
قراءات المنهجية القرآنية (1- 4)‏‎؛ مدخل: المُحدِّدات الرئيسة لقراءات المنهجية القرآنية

قراءات المنهجية القرآنية (1- 4)‏‎؛ مدخل: المُحدِّدات الرئيسة لقراءات المنهجية القرآنية

الأستاذ/ طارق محمد حجي

 

  

  تُعَدّ «قراءات المنهجية القرآنية» إحدى المدارس المعاصرة ‏لقراءة القرآن ذات الملامح الخاصة والناشئة على ساحة التأويلية

1 / 21 Tafsir Center for Quranic Studies | مركز تفسير للدراسات القرآنية



قراءات المنهجية القرآنية (1- 4)‏‎؛ مدخل: المُحدِّدات الرئيسة لقراءات المنهجية القرآنية

العربية المعاصرة، وهذا المقال الأول يُمثّل مدخًلا لسلسلة تُسلِّط الضوء على هذه القراءات، يستعرض المقال الملامح العامة
لهذه القراءات، وسياقها المعرفي ورهاناتها الخاصة، كما يُعرّف بأهم مفاهيمها وأعلامها.

مقدمة:

القرآنية) المنهجية (قراءات تتناول مقالات سلسلة ضمن الأول المقال هو هذا
ساحة على والناشئة الخاصّة الملامح ذات القرآن لقراءة المعاصرة المدارس كإحدى
سنتناول للسلسلة مدخل بمثابة يعدّ الذي المقال هذا في المعاصرة، العربية التأويلية
الخاصّة، ورهاناتها المنشئ المعرفي سياقها القراءة؛ لهذه العامة الملامح بالأساس
بعد وهذا القادمة، المقالات في تفصيًلا سنتناولهم الذين أعلامها وأهم مفاهيمها وأهم
لتاريخ تصوّر ضمن الحداثية بالقراءات القراءات هذه لعلاقة فيه نُشير تمهيدٍ

التأويلية العربية في صِلَتها بالتقليد.

تمهيد:

المدخل: -مقال للقرآن) الحداثية (القراءات حول الأول مقالنا في سابقًا حاولنا قد كنّا
القرآنية الدراسات لتصنيف معيارًا نقترح أن الحداثية- للقراءات العامة المُحدِّدات
النهوض عن الفكرية رؤانا تجاه مستقلَّة صلبة واقعة إلى يستند والمعاصرة، الحديثة
وهذا التقليد)، (اهتزاز واقعة هي بالأساس، (معرفية) واقعة والإصلاح، والتقدّم
يستطيع (اتجاهي) أو (مضموني) غير منهجيًّا معيارًا المعيار هذا كون نضمن حتى
التعامل حركية على فيطلعنا سكونيتها، خصوصًا الأخرى المعايير عيوب يتجاوز أن

2 / 21 Tafsir Center for Quranic Studies | مركز تفسير للدراسات القرآنية



قراءات المنهجية القرآنية (1- 4)‏‎؛ مدخل: المُحدِّدات الرئيسة لقراءات المنهجية القرآنية

موقعَة عَبْره ونستطيع القرآني، النصّ مع والمعاصر الحديث العربي (المنهجي)
لملامحها تحديدنا من كجزء بينها فيما العلاقات واكتشاف الاشتغالات هذه مجمل

الرئيسة.

القراءات صنَّفنا قد كنّا التقليد) (اهتزاز لواقعة المُستَنِد المعيار هذا على وبناءً
وصنَّفنا تقليدية)، و(قراءات التقليد) خارج (قراءات إلى: القرآن حول المعاصرة
من تتخفَّف التي القراءات تلك أي: التقليد)، ضد لـ(قراءات التقليد خارج القراءات
قراءة في جديدة منهجيات بالضرورة تبلور أن دون التقليدية المدونات حمولة
مواجهة في نفسها لتأسيس المنهجي الفراغ هذا ملء تحاول وقراءات القرآني، النصّ
العلوم من مُستقاة حديثة مناهج استخدام عَبْر إمّا الكلاسيكية)؛ (التأويليات
مناهج استنباط عَبْر أو حداثية)، (قراءات فتكون المعاصرة الغربية والمنهجيات

لقراءة القرآن من القرآن نفسه فتكون (قراءات المناهج القرآنية).

مع المعاصر العربي التعامل خريطة في للقرآن) الحداثية (القراءات مَوْقَعْنَا قد وكنّا
(اهتزاز واقعة تجاه الموقف من انطلاقًا أي: المعيار، هذا من انطلاقًا القرآن
الحداثي الدرس فيها نشأ التي الخاصّة المعرفية للسياقات كذلك واستنادًا التقليد)،
تعطي والتي القرآن، مع التعامل في الحداثي التيار بها مرّ التي والمنعطفات للقرآن
بعض في معها تشابهت مهما غيرها عن تُميِّزها التي الخاصّة رهاناتها القراءات لهذه
منطلقات عن مبدئية صورة بهذا لدينا ليصبح الأهداف؛ نفس تغيَّت مهما أو المنطلقات
المُفصَّلة الدراسة عبر وتعميقها تثبيتها حاولنا الحداثية القراءة ومُحدِّدات ورهانات

لخطابات أعلام هذه القراءة.

في المعاصرة المدارس من أخرى لمدرسةٍ تَناوُلَـنَا به نبتدِئ الذي المقال هذا في

3 / 21 Tafsir Center for Quranic Studies | مركز تفسير للدراسات القرآنية



قراءات المنهجية القرآنية (1- 4)‏‎؛ مدخل: المُحدِّدات الرئيسة لقراءات المنهجية القرآنية

العامة الملامح تحديد كذلك نحاول القرآنية)، المنهجية (قراءات هي القرآن قراءة
من القراءات هذه موقع على أي: المعيار، نفس على اعتمادًا القراءة لهذه والرئيسة
تعطيها والتي لها المُنشِئة المعرفية السياقات على وكذلك التقليد)، (اهتزاز واقعة
القراءات كلّ في تُطرح ربما التي القضايا وتُشكِّل الخاصّة ومنطلقاتها رهاناتها

الأخرى بطابع هذه القراءة الخاصّ.

المناهج (قراءات ملامح تحديد في هنا مهمَّتِنا بكونِ البداية في الاعتراف علينا وربما
في مهمتنا من أصعبَ المعاصرة القرآن درس خريطة في وموقعتها القرآنية)
أضحى مدرسة مع نتعامل كنّا هناك إنّنا حيث الحداثية، القراءات مع التعامل
وأضحى للقرآن، المعاصر الدرس ساحة على بالفعل وواضحًا بارزًا وجودها
هذه بعض مع اختلفنا لو حتى الاشتغالات، من لغيره بالنسبة ومموقعًا مصنفًا
تصوّر ومع عليها للدلالة المستخدم المصطلح ومع تصنيفها ومعيار التصنيفات
للتصنيف آخر معيار لاقتراح حدانا ما وهو المدارس، من بغيرها علاقاتها
أمّا للقرآن، المعاصر الدرس في موقعتها وإعادة القراءة هذه ملامح تحديد ولمحاولة
في التشابهات وضوح ورغم ربما قراءة مع نتعامل حيث مختلف، فالوضع هنا
حيث من حمد- حاج القاسم وأبو العلواني جابر طه -بالأخص روادها خطابات
باعتبارها يسمح بما المُنشِئة المعرفية والسياقات والأدوات والمنطلقات الرهانات
قراءة في كتوجّه أو كمدرسة ربما تُدرَس لم أنها إلا القرآن، قراءة في خاصًّا تيارًا
ومُناسِب مُلائِم وموقع تصنيف إيجاد في الحيرة دراستها تشهد طالما بل القرآن،

روّادها المدخل،[1]لخطابات المقال- هذا في مجهودنا من كبيرًا جزءًا فإنّ لهذا ؛
من المدرسة هذه وجود على البرهنة محاولة على سينصبّ القادمة؛ المقالات وفي بل
بعض له كانت إن ومُتَنامٍ، ناشِئ فكري كخط أوّلية بصورة ولو وجودها الأساس،

4 / 21 Tafsir Center for Quranic Studies | مركز تفسير للدراسات القرآنية



قراءات المنهجية القرآنية (1- 4)‏‎؛ مدخل: المُحدِّدات الرئيسة لقراءات المنهجية القرآنية

سياقات في تجذُّره وبسبب أنه إلا للقرآن أخرى قراءات مع والتشابهات التداخلات
مدرسة عن كاشِفًا مُميَّزًا خطًّا يظلّ فإنه الخاصّة رهاناته تعطيه مخصوصة معرفية

خاصّة في التعامل مع النصّ القرآني كما سنحاول أن نوضح.

ومُحدّداتها القراءة هذه ملامح تحديد ومحاولة المقال مضمون في الدخول وقبل
نودّ بينهم، والعلاقات ومنطلقاتها ورهاناتها تصوراتها بتحديد (بنينتها) أي الرئيسة،
المنهجية (قراءات مصطلح في القرآنية) بـ(المنهجية نعنيه ما أنّ على التأكيد فقط
قرآنية هي المنهجية هذه أن هو المدرسة؛ هذه على للدلالة اخترناه الذي القرآنية)
فكما نقتنع، لا أو بهذا نقتنع كوننا عن بعيدًا فحَسْب، القراءة هذه أصحاب رؤية في
هو التقليد) (اهتزاز بعد المنهج فراغ أزمة يسدّ قرآني لمنهج الوصول فإنّ سنوضح
عن بعيدًا لاشتغالها الرئيس العنوان هو بل القراءة، لهذه المركزية الرهانات أحد

نصيب هذا الرهان من التحقّق أو عدمه.

السياق المعرفي لنشأة قراءات المنهجية القرآنية؛ الخطاب الإسلامي الجديد:

السياقات تعيين هي خطاب أيّ لمحدِّدات الوصول في ربما خطوة أهم تظلّ
ومنطلقاته رهاناته تعطيه التي هي السياقات هذه إن حيث له، المُنشِئة المعرفية
فهذه تمامًا، خاصّ معرفي سياق وليدة هي القرآنية) المنهجية و(قراءات الأساس،
النهضوي الهمّ بين تجمع التي الإسلامية النخب من عدد بروز سياق وليدة القراءات
الجامعات في الأكاديمي الاحتكاك- -أو التكوين وبين الإسلامي والإصلاحي

والإخفاقات[2]الغربية الأزمات بزيادة النهضوي الهمّ تصاعد سياق السياق فهذا ،
الديني الإصلاح مشروع وتعثُّر الإسلامية البلاد في الإسلامي التيار عاينها التي

5 / 21 Tafsir Center for Quranic Studies | مركز تفسير للدراسات القرآنية



قراءات المنهجية القرآنية (1- 4)‏‎؛ مدخل: المُحدِّدات الرئيسة لقراءات المنهجية القرآنية

علومه وبأزمات الغربي بالفكر المنهجية المعرفة وسياق جهة، من والنهضوي
في الأكاديمي -الاحتكاك- التكوّن نتيجة فيه المنتشرة النقدية وبالتيارات ومجتمعاته
العربية النهوض مشاريع كافة بتأزُّم للشعور أدَّت أخرى، جهة من الغرب
بالحضارة المُنبَهِر التغريبي والمشروع التقليدي، الإسلامي المشروع والإسلامية؛
الحضارة نتاجات بعض استعارة إمكان يظنّ الذي التلفيقي والمشروع الغربية،
الحضاري المعرفي النظام في وزرعها المعرفي نظامها عن معزولة الغربية
التراث ومن الغرب من موقفها وبسبب المشاريع هذه قدرة عدم وتبيُّن الإسلامي،
الفكرية للأزمة حلّ وتأمين النهوض معادلة تحقيق على معهما تعاملها ونمط
بين التباين لإدراك أدَّت أنها عن فضًلا العالمية، الفكرية وللأزمة بل العربية
مُتحدثًا الفاروقي يقول فكما جلية، بصورة والغربي التوحيدي المعرفيين النظامين
«فجيلنا الغربي: الأكاديمي والتكوين الإسلامي النهضوي الهمّ صاحب جيله عن

حياته» في عاشه إذ التناقض؛ هذا أدرك مَن هو كون[3]فقط لإدراك بالإضافة ،
تبلورت حيث قبل من يُتخيل كان كما للعالم سقفًا ليس الغربي الحضاري النظام
كانت هؤلاء عاينها التي الجديدة الإدراكات هذه ذاته، الغرب في له نقدية تيارات
ما بزوغ هو والمعاصر الحديث الإسلامي الفكر تاريخ في حاسم لمنعطف أساسًا

.[5][4]أسماه المسيري بـ«الخطاب الإسلامي الجديد»

أدَّى الجديدة الإدراكات هذه على المُتأسِّس الجديد) الإسلامي (الخطاب المنعطف هذا
عيوب مُركَّب يتجاوز بحيث والإصلاح النهضة مشروع صياغة إعادة لمحاولة
التلفيق فيتجاوز الإدراكات، هذه مثل نفس لها يتوفر لم التي السابقة المشاريع
شاع الذي والمقارنات المقاربات فكر من ويتخلّص الفكرية المنظومات بين البراني

والإصلاح النهضة خطاب فترة للإبستيمات[6]في نقدية قراءة تقديم محاولة إلى ،

6 / 21 Tafsir Center for Quranic Studies | مركز تفسير للدراسات القرآنية



قراءات المنهجية القرآنية (1- 4)‏‎؛ مدخل: المُحدِّدات الرئيسة لقراءات المنهجية القرآنية

ذي تمامًا جديد فكري لمشروعٍ أساسًا تكون كليهما الغربي وللفكر للتراث المُؤطِّرة
الحداثة هاضمًا التوحيد من ينطلق شامل حضاري ومتجاوزًا[7]بُعد لها ومستوعبًا

عايشها التي والعالمية العربية الفكرية للأزمة الحلّ ليُمثِّل ونقصها، لأخطائها
 .[8]وعاينها هؤلاء

للعلماء رابطة في بعدها تطوّر ثم الغربية الجامعات بعض في نشأ الذي التيار فهذا
(المعهد مؤسّسة لبلورة لاحقًا وصل ثم الاجتماع) (علماء الغرب في المسلمين
كمشروع الفكري المعرفة) (أسلمة مشروع ولتأسيس الإسلامي) للفكر العالمي
راجي إسماعيل هم: أربعة، روّاد مع الحضاري البديل ولتقديم للإصلاح رئيس
أبو ومنى ،(2016 -1935) العلواني جابر وطه ،(1986 -1921) الفاروقي
من انطلق قد ،(...-1936) سليمان أبو الحميد وعبد ،(2008 -1945) الفضل
هي المعاصر- العالمي الفكر وأزمة -بل المعاصر الإسلامي العربي الفكر أزمة كون

منهجية) الفكر[9](أزمة عن الحديث كان (لو المنهج بغياب إمّا تتعلق بالأساس،
وعن الوحي مشكاة عن انقطاعه بسبب صلاحيته وعدم بفساده أو الإسلامي)

الإلهي) المعرفة (مصدر وعن الفكر[10](التوحيد)، عن الحديث كان (لو ،
الغربي).

القرن ستينيات في التيار هذا تبلور مع هنا عمقه يبلغ (المنهج) بغياب والشعور
حيث المُؤسِّسة المعرفية ولبناه للتقليد حِدَّة أكثر رفضًا عنده نجد حيث الماضي،

والطبيعة الواقع درس في[11]إهمالها المفروضتين القراءتين إحدى (وهي
مناهج وفرضها سنوضح)، كما المدرسة هذه لرواد وفقًا الإسلامية المعرفية المنهجية
القراءة هذه رواد عند أساس منهجي مُحدِّد القرآن (وحاكمية عليه القرآن خارج من

7 / 21 Tafsir Center for Quranic Studies | مركز تفسير للدراسات القرآنية



قراءات المنهجية القرآنية (1- 4)‏‎؛ مدخل: المُحدِّدات الرئيسة لقراءات المنهجية القرآنية

ومناهجه المعرفية ولبناه الغربي للفكر حِدَّة أكثر رفضًا وكذلك كذلك)، سنوضح كما
والأخلاقية الروحية للأبعاد المُفوِّتة والإنسانية الاجتماعية العلوم في خصوصًا

الإنسانية الظاهرة تقرّر التي كمعتقد[12]للإنسان لا بـ(التوحيد) الصلة ومقطوعة ،
الإنسانية للمعرفة ناظم إبستمولوجي كمُحدِّد وإنما من[13]فحَسْب انطلاقًا

في القيمة عن والمُنفَصِلَة المعرفة)، ووحدة الخليقة، ووحدة االله، (وحدانية
في مُضاعَفَة اهتزاز واقعة أمام التيار هذا مع يجعلنا مما وتطبيقاتها، تنظيراتها
التقليد «اهتزاز لواقعة منضافة الغربي» الحضاري النظام «اهتزاز واقعة الحقيقة،
جزئي نقدٍ لتقديم ولا سلبيًّا خروجًا التقليد من للخروج لا محاولة وأمام الإسلامي»،
حضاري «بديل لتقديم محاولة أمام بل والتلفيق، الجزئية للاستعارة ينتهي للغرب
«العاطِلَة» الموروثة والإسلامية المهيمنة، المعاصرة الغربية للمنظومتين؛ منهجي»

عن الإبداع.

منهجية، كأزمة (العالمية) للأزمة التحديد وهذا المنهج، لغياب المُعمَّق الإدراك هذا
والواقع/ القرآن لقراءة جديد منهج اكتشاف هو القراءات لهذه الرئيس الرهان جعل
العالمية السمات ذات الخاتمة الديانة ومن الخاتم النصّ من مباشرةً مُستَقى الكون
المشروع مقابل في المطلوب الحضاري البديل هذا يُشكِّل أن يستطيع والشاملة،
ومتوازن شامل إنساني حضاري نظام تأمين على قادر غير بدا الذي الغربي

للإنسان المعاصر.

به قام جذريًّا يكون ربما تحوًلا بالأساس يعني القرآن داخل منهج عن البحث وهذا
الإبستمولوجي التعامل مع تمامًا يتساوق القرآني النصّ مع التعامل في التيار هذا
كتابَ ولا فحَسْب إيماني هديٍ كتابَ القرآنُ يعدّ لم حيث التوحيد، مع قِبَلِه من الفريد

8 / 21 Tafsir Center for Quranic Studies | مركز تفسير للدراسات القرآنية



قراءات المنهجية القرآنية (1- 4)‏‎؛ مدخل: المُحدِّدات الرئيسة لقراءات المنهجية القرآنية

كتاب هو بالأساس بل والحديثة، التراثية التفاسير بعض في ساد كما وعلومٍ قوانينَ
معرفية منهجية عصر كلّ في للإنسان يقدِّم الحاكمية وحده له أخير كتاب منهج،
وبناءَ (الكون)، والمنظور (القرآني)، المسطور الوحيين؛ قراءةَ بها يستطيع متكاملة
الإسلام) لـ(أمة الحضاري) (الشهود مهمّة يُحقِّق مُتكامِل وأخلاقي معرفي نظامٍ

.[14](الوسطية) (الشاهِدَة)

جديدة قراءة تقديم مهمّة عند فحَسْب الوقوف لا المدرسة هذه رهان كان فقد لهذا،

المنهج[15]للقرآن اكتشاف هو الرهان كان بل جديد، تأويليّ منهج تقديم حتى أو ،
تشغيل ثم الأخيرة، الإلهية الكلمة عبر والمُرسَل الخاتم النصّ في الثاوي القرآني
للنصّ العودة هدفه مشروع فهو والمعارف، العلوم بناء إعادة في المنهج هذا
كلتيهما والحديثة التراثية العلوم بناء وإعادة منهج، ككتاب واستلهامه القرآني
المنهجية اكتشافُ يُمثِّل شامًلا حضاريًّا مشروعًا كونه يعني مما منه، انطلاقًا

القرآنية أساسَه ومركزَه.

الوصول تبغي لا ربما التي القراءة لهذه المركزي الرهان هو المنهج هذا فاكتشاف
عندها وإلحاحًا مركزية والأكثر الأهم وإنما القرآني، للنصّ بالضرورة جديدة لفهوم

هو الوصول للفهم عبر النصّ القرآني ومن خلاله، أي: إبرازه كطريق للفهم.

لها المُنشِئ المعرفي السياق في والمُتجذِّر القراءات لهذه الـمَرْكَز الرهان وهذا
القرآني النصّ لطبيعة القراءات هذه تصوّر على أثرُه له كان الأوسع ورهاناته
على -مُقتَرَح له والمُقتَرَح المُتصوَّر الموقع تُناسِب جديدة طبيعة في بتأطيره وقيامها
ونستطيع العالمية، للأزمات وكحلّ منهج ككتاب مسلمين- وغير مسلمين الجميع

9 / 21 Tafsir Center for Quranic Studies | مركز تفسير للدراسات القرآنية



قراءات المنهجية القرآنية (1- 4)‏‎؛ مدخل: المُحدِّدات الرئيسة لقراءات المنهجية القرآنية

في قيمتها توجد لا القرآن على المدرسة لهذه المضمونية الاشتغالات كلّ أن القول
في بل المفاهيم، أو السور أو القصص أو الآيات لبعض جزئية كتفسيرات ذاتها
تُمهِّد التي للنصّ الجديدة الطبيعة هذه اكتشاف بلورة/ طريق في لَبِنات كونها
أزماته من الإنساني للوجود والمُنقِذَة للمعرفة الناظمة القرآنية المنهجية لاكتشاف

المنهجية بالأساس.

الدين الخاتم و«حاكمية الكتاب»:

العلمي للدرس وفقًا القرآن قراءة أن الحداثية، للقراءة تناولنا في ذكرنا قد كنّا إذا
في للقرآن تسييقٍ عملية تتطلَّب القراءة في المعاصرة للمناهج وإخضاعه الحديث
كنصّ الماضية، عشر الأربعة القرون طوال المُستَقِرَّة لطبيعته وتغييرٍ التاريخ،
الاجتماعية بسياقاته جذريًّا موصول نصّ إلى التاريخ، خارج من قادم مُفارِق أزلي
منهجي كمُحدِّد بـ«الأرخنة هناك أسميناه ما أو معناه، تمنحه وحدها التي والتاريخية

الحداثية» الأخرى[16]للقراءة هي تتطلب القرآنية المناهج قراءة فإنّ فكذلك ،
في له تفترضه الذي الدور مع ليتناسب القرآني النصّ طبيعة بتغيير يتعلّق تأسيسًا
لهذه كحلّ المتدينين- غير ذلك في -بما للجميع وتقديمه المنهجية) (الأزمة سياق

الأزمة.

السياق، هذا في النصّ طبيعة تغيير قضية مبدئية بصورة يستشكل من هناك وربما
اعتبار من تنطلق الحداثية)- (القراءات خلاف -وعلى القراءات هذه إن حيث
تغيير عن الحديث يجعل مما التقليدية، الرؤية كما مُفارِقًا أزليًّا نصًّا القرآني النصّ
القراءة خلاف (محور بالتاريخ النصّ علاقة تصور لكن مُشكًِلا، أمرًا النصّ لطبيعة

10 / 21 Tafsir Center for Quranic Studies | مركز تفسير للدراسات القرآنية



قراءات المنهجية القرآنية (1- 4)‏‎؛ مدخل: المُحدِّدات الرئيسة لقراءات المنهجية القرآنية

(المُؤطِّرة النصّ بطبيعة نقصد ما أوجه أحد فقط هي الحداثية)، والقراءة التقليدية
تأطير بلورة يفرض ما فإنّ ظنّنا وفي قراءته)، ولمنهجيات لوظيفته والمُحدِّدة له
وجه هو القرآنية، المنهجية قراءة عند ومنهجًا) ووظيفةً (طبيعةً القرآني للنصّ جديد
الدين سياق في القرآن لموقع القراءات هذه تصوّر أي: الطبيعة، لهذه آخر
(التوراة) الأولى الرسالة مقابل في رسالته ومضمون السماوي الإبراهيمي
القراءة هذه عنه تُعبِّر ما مجمل أي: عليه، واللاحقة السابقة بالنصوص وعلاقته
كبديل للعالم القرآن لتقديم الطامحةِ القراءاتِ هذه على كان فقد القرآن)، بـ(حاكمية
القرآني النصّ طبيعة النصّ/ موقع عن هذا تصوّرها =تأسيسُ للأزمة وحلّ منهجي
معه للتعامل معيّنًا منهجيًّا إطارًا تفرض التي الطبيعة وهي (الحاكمية)، له كنصّ
يُفسِّر ما هو الطبيعة وهذه الموقع فهذا المعرفية، للمنهجية مصدرًا كونه وتكشف
لبديل كأساس القرآني النصّ من الانطلاق إمكان المسلمين- ولغير -للمسلمين
«ليس (القرآن) في للحلّ الحصر هذا أنّ كيف وبيان للمنهجية وكمصدر حضاري
حاج يُعبِّر كما ويصادرها» الإنسانية المعرفة يجتزئ دينيًّا عصبويًّا حصرًا

.[17]حمد

من القرآني؛ للنصّ الطبيعة الموقع/ هذا تأسيس بمحاولة القراءات هذه قامت فقد لذا
بين المقارنة عبر الإبراهيمي» «التوحيدي السماوي الدين سياق في جهة
الحضارية الأنظمة سياق في أخرى جهة ومن والموسوية، الإسلامية الشريعتين؛

الكبرى الأخرى.

خاصّة ملامح لها المحمدية الشريعة أنّ القراءة هذه ترى الأول، للمحور فبالنسبة
على تقوم شريعة هي الموسوية فالشريعة الموسوية؛ الشريعة ملامح (نسخت)

11 / 21 Tafsir Center for Quranic Studies | مركز تفسير للدراسات القرآنية



قراءات المنهجية القرآنية (1- 4)‏‎؛ مدخل: المُحدِّدات الرئيسة لقراءات المنهجية القرآنية

وجود المباشرة الحاكمية بهذه ويرتبط إسرائيل، بني لشعب المباشرة االله حاكمية
أساس كجزء المعجزات فتظهر المباشر الحسِّي والجزاء المباشر الحسِّي العقاب
الخاتمة المحمدية الشريعة أمّا الإلهية، المشيئة سياق في المتنزلة الشريعة هذه في
العقاب فيها يظهر فلا تخفيف شريعة وهي الكتاب، حاكمية على تقوم شريعة فهي
الإلهي الأمر مستوى على المتنزل الكتاب حاكمية على تقوم ولأنها المباشر، الحسِّي
الذي المنهج في معجزتها تتمثّل بل المعجزات فيها تشيع فلا الإلهية، الحاكمية لا
وقيود جهة، من الخرافة قيود من معه التعامل في الإنسان وتحرير الكون لفهم تقدّمه

التملك من جهة أخرى. 

أرض إلهيّ/ أمر بين؛ فارق هو الموسوية والشريعة المحمدية الشريعة بين فالفارق
مشيئة مقابل في الكتاب، حاكمية شاهدة/ أمّة تخفيف/ شريعة عالمي/ خطاب حرام/
حاكمية مستبدَلَة/ أمة إصر/ شريعة حصري/ خطاب مقدّسة/ أرض إلهية/

.[18]إلهية

مُرسَل خاتم إلهي كوحي القرآن أنّ القراءة هذه فتَعتبر الثاني المحور في أمّا
كل تستطيع لا التي الكونية الإبستمولوجية الرؤية مَودَع فإنه جميعها، للبشرية
أخرى أبعاد وتفويت أبعادها، لبعض الوصول سوى ونسبية جزئية بشرية حضارة

تفقد التكامل الذي لا يُحقِّقه إلا الاهتداء بالكتاب الخاتم.

والتصور القراءة، هذه في الأساس المقولة هي تُعدّ الكتاب) (حاكمية مقولة فإنّ لذا
الأخيرة الكلمة وهي العالمية، الخاتمة للشريعة المُميِّزة السمة فهي فيها، المركزي
والوصول الأزمة تجاوز أجل من لها الانصات ينبغي التي الأرض إلى السماء من

12 / 21 Tafsir Center for Quranic Studies | مركز تفسير للدراسات القرآنية



قراءات المنهجية القرآنية (1- 4)‏‎؛ مدخل: المُحدِّدات الرئيسة لقراءات المنهجية القرآنية

سياق في القرآن موقع تُحدِّد التي المقولة وهي المعرفي، والتكامل الحضاري للشهود
وفي عليه واللاحقة السابقة النصوص مواجهة وفي السماوي الإبراهيمي الوحي
لذا معه؛ التعامل طريقة وتفترض منهجيًّا وتؤطِّره الحضارية الأنظمة كل مواجهة
تتحول بحيث المركزية الطبيعة) (المقولة/ هذه صقل تحاول القراءة هذه فإن
المعرفية (المنهجية لاكتشاف كأساس تصلح وبحيث للقراءة، منهجي) لـ(مُحدِّد

القرآنية).

فيه المُودَعة القرآني النصّ سمات تحديد طريق عن تم المقولة لهذه الصقل هذا
النصّ تلقي في واستحضارها تشغيلها ينبغي والتي (الحاكمية)، هذه تمنحه والتي
للتفاسير المُتسرِّبة السابقة التوحيدية النصوص مواجهة في معه؛ والتعاطي
في أو العربي، اللسان مواجهة في أو منهجيته، وجلاء النصّ بيان على والمُشوِّشَة
النسبية، المعاصرة الغربية المناهج مواجهة في أو التراثية، المدونة علوم مواجهة
لهذه مُحدِّدتين القراءة هذه اعتبرتهما مهمتين سمتين على الوقوف ونستطيع
القرآني»، للنصّ البنائية «الوحدة الأولى السمة للنصّ، الجديدة الطبيعة الحاكمية/

والسمة الثانية «تَميُّز اللسان القرآني واختلافه عن لسان العرب».

هي النصّ، لحاكمية أساس مُشكِّل القراءة هذه رواد يعتبرها التي الأولى السمة
مُتداخِلة أوصاف -وهي و(المقاصدية) و(المنهجية) (البنائية) النص وحدة
الدراسات من الكثير عليها ركَّزَت سمة هي القرآن وحدة سمة أن ورغم ومُترابِطة-،
عندها تتخطى كونها هو لها، المدرسة هذه رؤية يميّز ما أنّ إلا المعاصرة، القرآنية
الكلية النصوص بين ربط مجرّد أو ما، قرآني نظام عن تعبيرًا كونها مجرّد
تصل النص، في ثاوية منهجية وحدةً كونها إلى للقراءة، مُحدّد حتى أو والجزئية،

13 / 21 Tafsir Center for Quranic Studies | مركز تفسير للدراسات القرآنية



قراءات المنهجية القرآنية (1- 4)‏‎؛ مدخل: المُحدِّدات الرئيسة لقراءات المنهجية القرآنية

في كذلك، المُجزَّأ وغير المُوحَّد وبالواقع بالكون تصله بل فقط، ببعضه لا القرآن
(التوحيد) من مُنطلِقَة القراءة هذه في محور كفكرة القراءتين)، بين (الجمع إطار

.[19]كوحدة للحقيقة وللخليقة وللمنهج

هي لحاكميته، ومُشكِّلة القرآن في أساسية سمة القراءة هذه تعتبرها التي الثانية السمة
النحوية الخاصة قواعده له خاصًّا)، (لسانًا وكونه العربي، اللسان عن لسانه تَميُّز
والتي الأقدمين مناهج يتخطى قراءة لمنهج مُحتاجًا يجعله مما والبلاغية، والتركيبية
نتائج من تنطلق التي المحدَثِين مناهج أو القرآن، لسان على العربي اللسان تُحَكِّم
خصوصية مراعاة دون القرآن على وتُطبِّقها أخرى لغات سياق في نشأت لسانية

لسانه.

من كثيرًا تفصيًلا- القادمة المقالات في سنوضح -وكما القراءة هذه قدَّمت وقد
حتى النص) لـ(حاكمية كأساس السمتين هاتين وتأسيس بلورة إطار في مجهودها

إنها أفردت لها مؤلفات خاصة بها.

وأساس الحاكمية)، صاحب (النص القرآني للنصّ الطبيعة الموقع/ بهذا يرتبط
وعلى التخفيف، على القائمة الخاتمة، الشريعة بسمات والمُرتَبِط المعرفية، المنهجية
كشاهد الأمة دور وعلى وكفايته، الأمر عالم مستوى على المُتنَزِّل الكتاب حاكمية
(بيانًا)، كونه على التركيز أو للذِّكْر، القرآن تيسير على التركيز حضاري،
القرآني، النصّ قراءة في -الوساطة- التقعيدية الحمولة من التخلُّص ومحاولة
معه، النظري العلمي- التعامل مقابل في القرآن مع -العملي الفردي التعامل وتحرير
فإن قلنا فكما النصّ، قراءة في قواعد كلّ من تمامًا التخلُّص يعني لا هذا أن إلا

14 / 21 Tafsir Center for Quranic Studies | مركز تفسير للدراسات القرآنية



قراءات المنهجية القرآنية (1- 4)‏‎؛ مدخل: المُحدِّدات الرئيسة لقراءات المنهجية القرآنية

عليها يفرض وللتوحيد للقرآن وتصورها القراءات هذه لنشأة المعرفي السياق
مداخل أو منهجيات لبلورة محاولة نجد فنحن لذا المنهج؛ لإشكال الدائم الالتفات
أن القادمة المقالات في سنحاول وكما لكن القراءة، هذه روّاد قِبَل من للتدبُّر منهجية
ورشي اشتغالٍ نتاجَ باعتبارها تُقدَّم المنهجية المداخل هذه فإن تفصيًلا، نوضح
وكذا الإدراكية الإنسان ملَكات وعلى الواقع على بذاته المُنفَتِح النص على جماعي
للتطوير قابلة تكون بحيث تُقدَّم أنها كما وللصيرورة، وللتاريخ للواقع المُستوعِب

أثناء التعامل الفردي مع النصّ (البيان).

مع التعامل في الوسائط من والتحرّر المنهج افتراض بين يجمع الذي الشكل وبهذا
للنصّ لنظرتها الوفاء نظريًّا) (مبدئيًّا- استطاعت قد القراءات هذه تكون النص
تحجير مأزق من الخروج واستطاعت جهة، من وبالعمران بالأمة ولعلاقته ولدوره
الأكاديمية النقاشات حقل في بحبسه يصيبه أن يمكن كان والذي وعزله النصّ

المشاريعية الكبرى من جهة أخرى.

قراءات المنهجية القرآنية، منظور خاصّ لإشكالات قديمة:

إشكالات هي القرآنية المنهجية قراءات طرحتها التي والقضايا الإشكالات من الكثير
ومن القرآن عن المعاصرة الدراسات من كثير وفي ولاحقًا سابقًا مطروحة وقضايا
- المقال هذا ختام في هنا إليه الإشارة نريد ما أن غير والزوايا، الأوجه من كثير
قراءات يُميِّز ما كون هو تفصيله، مهمة المقالات لبقية تاركين المدخل
طُرِقَت طالما إشكالات مقاربة في حتى الخاص طابعها ويعطيها القرآنية المنهجية
القراءات هذه فيه تُؤطِّر الذي الخاص المعرفي الإطار =هو جهة من أكثر من

15 / 21 Tafsir Center for Quranic Studies | مركز تفسير للدراسات القرآنية



قراءات المنهجية القرآنية (1- 4)‏‎؛ مدخل: المُحدِّدات الرئيسة لقراءات المنهجية القرآنية

للنصّ موقع» جديدة/ لـ«طبيعة افتراضًا اعتبرناه ما وهو المسائل، لتلك تناولها
ومثل القرآن)، (وحدة مثل فقضايا للقرآن، والمُقترَحَة المُتصوَّرة المهمة مع يتناسب
(الكتاب بالقرآن الكون علاقة ومثل فيه)، الترادف وقوع و(نفي لغته)، (تَميُّز
من كثير في مسبقًا بالفعل مطروحة قضايا هي المسطور) والكتاب المنظور

إلى تصل القراءات هذه سياق في لكنها ومُؤطَّرةالكتابات، المنهجي، المُحدِّد حد
المنهجي الطابع من وينطلق للتوحيد، إبستمولوجية قراءة من يبتدئ معرفي إطار في
فالوحدة لهذا الأزمة؛ من المخرج يُمثِّل الذي البيان الحاكم/ الخاتم/ للنصّ/ المعرفي
مجرّد وليس المنهجية عن كاشفة أو منهجية وحدة بكونها هنا تظهر مثًلا القرآنية
شابه، ما أو العقائد بنصوص الأحكام نصوص أو بالجزئية، الكلية للنصوص ربط
الوصول بمجرد ولا الإعجاز بيان بمجرد لا القرآن)، لـ(نظام الوصول هدف ويظهر
والكون النصّ لمعرفة الناظمة القرآنية المعرفية المنهجية باكتشاف بل للهدي،
بل جزئية، جديدة فهوم آفاق لفتح محاولة بكونه لا التفسير تجديد ويظهر والنفس،
المعنى ودلالة الفهم معنى بتعديل ثم للفهم، كطريق كليته في النصّ مع بالتعامل

وإدخال البعد العملي والواقعي والكوني كبعد أساس في التعاطي مع النصّ.

وإشكالات قضايا تناول في -حتى القراءات لهذه الخاصة السمات هذه ولعل
طرق تفصيل القادمة، المقالات في نتناول حين تمامًا لنا ستتضح سلفًا- مطروحة
الوحدة لمفهوم وتصورها الجديدة، للعلوم بنائها وطريقة التراث، مع تعاملها
ستكشف المساحات هذه فكلّ القرآن؛ قصص مع تعاملها وطريقة بالمقاصد، وعلاقته
هذا في هنا به قمنا قد أننا ندَّعي ما لكن القراءة، لهذه الخاصّة الأبعاد تمامًا لنا
أن بالقول حديثنا إجمال فنستطيع القراءة، لهذه الرئيسة الملامح تحديد هو المدخل

هذه القراءة:

16 / 21 Tafsir Center for Quranic Studies | مركز تفسير للدراسات القرآنية



قراءات المنهجية القرآنية (1- 4)‏‎؛ مدخل: المُحدِّدات الرئيسة لقراءات المنهجية القرآنية

القرآن، مع والمعاصر الحديث التعامل سياق في موقعها حيث منمن جزء هي
التقليد، خارج لها،قراءات المُنشِئة المعرفية السياقات حيث ضمنومن نشأت فقد

بالتراث للعلاقة النظر في انعطاف هو بما الجديد الإسلامي الخطاب سياق
مركزي،والحداثة رهان لها للفهم، كمنهج القرآن أو القرآني المنهج عن البحث هو

عالميًّا حضاريًّا منهجيًّا بديًلا يُؤطِّريقدّم القرآني للنص رئيسًا تصوّرًا تحمل وأنها ،
في خاصّة مدرسة المدرسة هذه تجعل التي الملامح هي فهذه معه، التعاطي طرق

التعامل مع النصّ القرآني.

رواد لخطابات التفصيلية بالقراءة إلا تتضح لن والأبعاد الملامح هذه فإنّ وبالطبع
خطابي ستتناول التي القادمة المقالات في به القيام سنحاول ما وهو القراءة، هذا
حاج القاسم أبو محمد السوداني والمفكر العلواني، جابر طه العراقي المفكِّـرَيْن:

حمد؛ رائدَي هذه القراءة، التي لم تتوقف عندهما بالطبع.

 

في:[1] النيفر أحميدة مثًلا لوجه»فنجد وجهًا والقرآن القراءة«الإنسان في حمد) حاج القاسم (أبو يضع ،
مَن الدارسين بعض مثًلا ونجد حنفي، وحسن شحرور ومحمد الكواكبي الرحمن وعبد قطب سيد جانب إلى الأيديولوجية
الالتفات ودون مستقًّلا يدرسه أو القرآني، للنص المصطلحي الدرس إطار في شحرور محمد مع حمد حاج يدرس
والقرآن الإنسان انظر: المعرفي. السياق نفس في المتكونين من بغيره ورهاناته ومنطلقاته منهجه تربط التي للعلاقات

لوجه، ص101.وجهًا ،2000 ط1، دمشق، الفكر، دار النيفر، أحميدة المنهج، في قراءة المعاصرة، القرآنية التفاسير
لهذه التفاتًا نجد فلا المعاصرة، العربية القراءات على الغربي الاشتغال ضمن المدرسة بهذه اهتمامًا نجد لا أننا كما

الأسماء عند سها الفاروقي أو كينيث كراج أو كامبانيني أو غيرهم ممن تناولوا القراءات المعاصرة. 

[2]) وكندا أمريكا في المسلمين الاجتماع لعلماء جمعية تشكلت البداية راجيAMSSفي إسماعيل يترأسها وكان (
الفاروقي. 

17 / 21 Tafsir Center for Quranic Studies | مركز تفسير للدراسات القرآنية



قراءات المنهجية القرآنية (1- 4)‏‎؛ مدخل: المُحدِّدات الرئيسة لقراءات المنهجية القرآنية

دار[3] سعيد، الوارث عبد ترجمة: الفاروقي، راجي إسماعيل العمل، وخطة العامة المبادئ المعرفة، أسلمة يُراجع:
البحوث العلمية، الكويت، 1983.

[4]،1998 يناير، ،86 العدد المعاصر، المسلم مجلة المسيري، الوهاب عبد الجديد، الإسلامي الخطاب معالم
ص49. 

السياق[5] اعتبرناه الذي للنهضة) الثاني (التأسيس منعطف مع الجديد) الإسلامي (الخطاب المنعطف هذا يتوازى
تجاوز بضرورة وشعورًا المنهج، أزمة بتفاقم شعورًا يمثلان فالمنعطفان للقرآن، الحداثية للقراءات المنشئ المعرفي
من انطلاقًا المنظومات هذه مع يتعاطى الذي المنهجي التعامل إلى التراث ومع الحداثة مع والبراني التجزيئي التعامل
ونفس والتساكن والتجاور للتلفيق الرفض نفس المنعطفَين عند نجد لذا نتاجاتها؛ مع لا للمعرفة المنتجة المعرفية أسسها
ومن بالطبع، ومآلاته النقد منطلقات بعض اختلاف مع لكن السياسوي، على الفكري التغيير أولوية من الانطلاق
المسيري الوهاب عبد مقالة حول دراسة كتب قد للنهضة) الثاني (التأسيس مفهوم صاحب مبروك عليّ أن الطريف
الخطاب وجدة تغيّر ملاك أنّ فيها واعتبر الخطاب، هذا في الجدة نوع فيها ليدرس الجديد)، الإسلامي الخطاب (معالم
(التفكير القديمة الآلية بنفس معه التعاطي يتم الذي الغرب نوع في بل الغرب، مع العلاقة نمط في تغيًرا ليس الإسلامي
النقدية المدارس هو جديد غرب مع لكن القديمة العلاقة نفس هي (الجديد) الإسلامي الخطاب فعلاقة بالأصل)،
(الخطاب مفهوم صاحب للمسيري قُدِّر لو وربما لمبروك، وفقًا بالغرب محددًا خطابًا الخطاب هذا يجعل مما للحداثة،
لربما الحداثي، الفكر تاريخ في منعطفًا مبروك اعتبره الذي للنهضة) الثاني (التأسيس عن يكتب أن الجديد) الإسلامي
الفكر، لهذا وأفقًا أصًلا الغرب يزال فلا الثاني، التأسيس هذا في عمقها في تتغير لم بالغرب العلاقة أن كذلك اعتبر
تبلورت التي العيوب ومجمل السياسوي الطريق فشل بعد احتذائه لضمان الطرق أفضل عن البحث في هو والفارق
لنفس وتعميق إعادة بل ربما ثانيًا تأسيسًا ليس فهو التحديث، إنجاز عن العربي الخطاب تُعطِّل والتي خطابه في
بين الحداثة لعبة انظر: سياسية! ثم فكرية كنشأة الغربية الحداثة نشأة عن خاص تصور من انطلاقًا الأول التأسيس

الجنرال والباشا، عليّ مبروك، دار رؤية، القاهرة، ط1، 2006، ص402.

العالمي[6] المعهد العلواني، جابر طه المعاصر، الإسلامي الفكر في الخطاب نظم إلى مدخل الإسلامي؛ الفكر إصلاح
للفكر الإسلامي، فرجينيا، الولايات المتحدة الأمريكية، ط5، 2009، ص34.

18 / 21 Tafsir Center for Quranic Studies | مركز تفسير للدراسات القرآنية



قراءات المنهجية القرآنية (1- 4)‏‎؛ مدخل: المُحدِّدات الرئيسة لقراءات المنهجية القرآنية

إصلاح الفكر الإسلامي؛ مدخل إلى نظم الخطاب في الفكر الإسلامي المعاصر، طه جابر العلواني، ص99. [7]

إصلاح الفكر الإسلامي؛ مدخل إلى نظم الخطاب في الفكر الإسلامي المعاصر، طه جابر العلواني، ص68. [8]

 إصلاح الفكر الإسلامي؛ مدخل إلى نظم الخطاب في الفكر الإسلامي المعاصر، طه العلواني، ص64.[9]

 معالم في المنهج القرآني، طه جابر العلواني، دار السلام، القاهرة، ط1، 2009، ص77.[10]

المتحدة[11] الولايات فرجينيا، الإسلامي، للفكر العالمي المعهد سليمان، أبو الحميد عبد المسلم، العقل أزمة
الأمريكية، ط1، 1991، ص68.

الولايات[12] فرجينيا، الإسلامي، للفكر العالمي المعهد الفاروقي إسماعيل إسلامية، صياغة الاجتماعية العلوم صياغة
المتحدة الأمريكية، ط1، 1989، ص14. 

هو[13] الإسلامية الحضارة جوهر أن الإسلامية)، الحضارة (أطلس مؤلَّفه من مهمة صفحات في الفاروقي يرى
وهي للتوحيد، المنهجي البعد عناصر بيان الفاروقي ويحاول ومحتوى، منهج بعدان: له الجوهر هذا وأن التوحيد
الإسلام رفض في يظهر أساس منهجي إسلامي مبدأ العقلانية أن ويرى معرفية، كمبادئ والتسامح والعقلانية الوحدة
يحمي والذي المطلقة للتناقضات ورفضه المعرفة، وادعاء الظن من المسلم يحمي والذي الواقع مع يتطابق لا لما
الجمود من المسلم يحمي والذي المناقضة أو الجديدة الأدلة على انفتاحه والثالث والظاهري، البسيط التناقض من المسلم
(صياغة كتابه: في المنهج وحدة عن لحديثه بالإضافة هذا الفاروقي كتاب من الصفحات هذه أن نظن ونحن والتعصب،
للرؤية الأعمق الأساس هو يُعدّ للإسلام إبستمولوجي كتأويل لها النظر يمكن إسلامية) صياغة الاجتماعية العلوم
المشروع نفس رواد من زملائه اشتغال من وأشمل أوسع يظلّ الفاروقي اشتغال نظن كنّا وإن القرآني، للنصّ المنهجية
ربما التي الآفاق من كثيرًا له يفتح وهذا الإسلام، مقاربة في ظاهراتيًّا منهجًا يُوظِّف بارزًا أديان عالم كونه من انطلاقًا
راجي إسماعيل الإسلامية، الحضارة أطلس انظر: القادمة. المقالات في أكبر بصورة هذا وسيتضح لغيره، تظهر لا
المتحدة الولايات فرجينيا، الإسلامي، للفكر العالمي المعهد لؤلؤة، الواحد عبد ترجمة: الفاروقي، لمياء لويس الفاروقي،

19 / 21 Tafsir Center for Quranic Studies | مركز تفسير للدراسات القرآنية



قراءات المنهجية القرآنية (1- 4)‏‎؛ مدخل: المُحدِّدات الرئيسة لقراءات المنهجية القرآنية

الأمريكية، مكتبة العبيكان، الرياض، ط1، 1998، من ص134 إلى ص138.

الأمة[14] هي الإسلام فأمّة القراءة؛ هذه رواد عند ببعضها و(الإخراج) و(الوسطية) و(الشهادة) (الأمّة) مفاهيم ترتبط
إبستمولوجية انظر: الحاكم. القرآني المنهج من تنطلق وسط كأمّة موقعها من الأمم بقية على تشهد التي المُخرجَة
،319 ص318، ،2004 ط1، الهادي، دار حمد، حاج القاسم أبو محمد والمنهج، المعرفة أسلمة الكونية؛ المعرفة
والذي المهم كتابها في المفاهيم هذه ببقية وعلاقته الأمة مفهوم تأسيس الفضل أبو منى الدكتورة محاولة كذلك وانظر
الإسلام)، في الأمّة لمفهوم منهاجي تأصيل نحو القطب؛ (الأمة كتاب: التيار، هذا سياق في الكلاسيكية الكتب من أصبح

منى أبو الفضل، مكتبة الشروق الدولية، القاهرة، ط1، 2005.

 إصلاح الفكر الإسلامي، طه العلواني، ص34.[15]

طارق[16] التاريخية، تأسيس ثانيًا: زيد، أبو حامد نصر عند الحداثية القراءة ،(3) للقرآن الحداثية القراءات انظر:
حجي، موقع تفسير.

[17]،2004 ط1، الهادي، دار حمد، حاج القاسم أبو محمد والمنهج، المعرفة إسلامية الكونية؛ المعرفة إبستمولوجية
ص229.

محور[18] كانت المتقابلة المفاهيم هذه فإن حمد، حاج القاسم وأبي العلواني طه عن القادمة مقالاتنا في سنوضح كما
قراءة وعبر و(الأمّة) و(المبارك) و(الحرام) (النسخ) مفاهيم في قراءة عبر القرآن داخل من تحرير ومحاولة اشتغال

للقصص القرآني عن الأنبياء الثلاثة؛ إبراهيم وموسى ومحمد -عليهم السلام-، في محاولة لتأسيس هذا التقابل وتبريره.

 صياغة العلوم الاجتماعية صياغة إسلامية، إسماعيل الفاروقي، ص20.[19]

20 / 21 Tafsir Center for Quranic Studies | مركز تفسير للدراسات القرآنية



قراءات المنهجية القرآنية (1- 4)‏‎؛ مدخل: المُحدِّدات الرئيسة لقراءات المنهجية القرآنية

 

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

21 / 21 Tafsir Center for Quranic Studies | مركز تفسير للدراسات القرآنية

http://www.tcpdf.org

